
 
 
 
 
 

ESTUDIO ERISTOLÓGICO 
DE LA PREVENCIÓN DE 
LA IDOLATRÍA COMO 

FUENTE DE CONFLICTO 
 

REVISIÓN Y ANÁLISIS DE CASOS PARTICULARES PRECRISTIANOS Y SUS 
CONFLICTOS ASOCIADOS, EN LOS QUE LOS INTENTOS POR EVITAR LA 

EXALTACIÓN DE LA FIGURA HUMANA HAN DADO LUGAR AL 
ENFRENTAMIENTO, EN CUALQUIERA DE SUS FORMAS 

 
EDICIÓN 1.2 

  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

 
 
 
 
 
 
 
 

ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER 
  
  

D. Marcelino J. Miguel Castro: 
Maestro en la disciplina de la Esgrima Láser 

Kigen de la Academia de Esgrima Láser 
 

Linares, 2026 
  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Queda terminantemente prohibida la copia y reproducción parcial o total del contenido 
de este volumen, sin consentimiento expreso del Kigen de la Academia de Esgrima 

Láser. 
 

Si el permiso de difusión o copia de este libro fuese concedido, se habrá de nombrar 
este volumen como fuente, así como los autores del mismo. 

 
- Todos los derechos reservados - 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
 
 
 
 
 
 
 
 

  
 

NRA: AELMM20260101001  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

Resumen: 
 

El presente estudio eristológico aborda la prevención de la idolatría como una 
causa determinante en la génesis y evolución de los conflictos sociopolíticos y 
religiosos en el periodo precristiano. Mediante la aplicación de los principios de la 
Destreza Sublime y el análisis de la diástasis, se examina cómo la supresión deliberada 
del icono, concretamente la figura humana exaltada, actúa como un módulo 
organizativo que altera la propiedad del medio y la masa informativa de los entes 
implicados. La investigación desglosa la fenomenología del aniconismo y la idolatría, 
analizando cuatro casos de estudio fundamentales, siendo estos la reforma amarniana, la 
purga de Josías, la revuelta macabea y el incidente del águila de Herodes, con el 
propósito de demostrar que la imposición de la abstracción sin una mediación 
mayéutica deriva inevitablemente en la ofensa proactiva y en la fractura de la 
estabilidad social. Las conclusiones señalan la necesidad de una higiene operativa en la 
gestión de los símbolos para evitar que la purificación visual se transforme en una 
fuente de violencia estructural e inercia gnoseológica negativa. 

 
Palabras clave: 

 
Eristología, conflicto, icono, aniconismo, idolatría.  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

Introducción: 

 
La Eristología se define como la disciplina marcial, filosófica y científica 

dedicada al estudio integral del conflicto en todas sus magnitudes y formas. Su 
propósito se sostiene en la comprensión profunda de las causas y efectos que rigen la 
convergencia de los vectores de interés, buscando activamente la gestión y el control de 
la hostilidad.  
 
En este marco, figuras como el hidalgo, el Furasshu o el Diestro Sublime se erigen 
como los entes operativos de mayor capacitación, pues su naturaleza se fundamenta en 
los principios de humildad, sabiduría, honestidad y coherencia. Estos agentes poseen la 
intención deliberada de afectar su entorno, cumpliendo con el axioma original de la 
existencia y, sin embargo, su obra se orienta a evitar la emergencia del conflicto 
mediante el ejercicio de la cortesía.  
 
La cortesía, entendida como el acto de obrar con previsión y consideración hacia las 
condiciones del otro, constituye la herramienta táctica para alinear o mantener los 
intereses sin necesidad de recurrir a la ofensa. 
 
La presente investigación se propone analizar la prevención de la idolatría como una de 
las fuentes de conflicto más persistentes en la historia de la civilización. Por ello, el 
estudio de los casos aquí expuestos resulta de una utilidad técnica para la Eristología 
aplicada, ya que permite identificar los mecanismos por los cuales una pretensión de 
purificación ideológica deriva en una agresión de carácter ontológico.  
 
Al desglosar las dinámicas de poder que subyacen a la proscripción del icono, el 
académico adquiere la capacidad de prever las reacciones de aquellos entes cuya 
estabilidad depende de la forma sensible. Comprender el motivo de la imposición de la 
abstracción genera una carga cognitiva insoportable para ciertos grupos, lo que es 
fundamental para el control del conflicto, facilitando la concepción de estrategias de 
intervención que no vulneren la integridad moral del paciente. 
 
El Diestro Sublime asumirá que la forma más eficiente de usar el conocimiento es 
valerse de él para nunca necesitar imponerse por la fuerza. Por consiguiente, esta obra 
de tesis profundiza en las adyacencias de la historia y la psicología para dotar al 
eristólogo de una visión polifásica sobre el fenómeno de estar de la imagen exaltada.  
 
Al examinar los fracasos de las reformas impositivas de la Antigüedad, se busca 
establecer las bases de una higiene operativa que permita la expansión del saber 
universal sin desencadenar la destrucción de los sistemas de referencia del opositor. El 
control del conflicto exige, por tanto, una exégesis rigurosa de las anclas iconográficas 
de la masa, reconociendo en ellas algo más que un mero estorbo para el intelecto, 
pudiendo entenderse como un componente esencial de la cohesión humana en etapas de 
desarrollo, en las que los sujetos pueden ser entendidos como mediocres. 
 

“La cortesía es el atajo en privación con el que el sabio 
controla la hostilidad antes de que el primer vector de ofensa sea 
manifestado.” 

  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONCEPTOS PARA EL ESTUDIO 
ERISTOLÓGICO  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

Del concepto de icono: 
 

La comprensión eristológica del término icono, por tratarse la Eristología de un 
campo de estudio formal, trasciende la mera acepción representativa o artística, 
situándose en el núcleo de la dinámica de los medios y la gestión de la masa en el 
campo de interés.  
 
Un “icono” se define como un ente, sea material o inmaterial, que por su configuración 
adquiere una masa notable, convirtiéndose en un eje central de referencia sobre el cual 
orbitan los vectores de interés de unos individuos.  
 

ICONO. [Icon]: 1. Representación esquemática de algo. 
2. Ente que es tenido como referencia por otro. 3. Académico 
que en el contexto de clase resulta ser un ejemplo para otros, 
típicamente por su mayor veteranía. 

 
Esta entidad no se limita a existir en el plano físico, sino que proyecta su influencia en 
la diástasis, alterando la naturaleza de lo posible para aquellos entes que se encuentran 
dentro de su radio operativo. La función primordial de un icono dentro de un sistema 
social radica en su capacidad para unificar propósitos, proporcionando un foco nítido 
que reduce la indeterminación y facilita la coordinación de acciones que, de otra forma, 
carecerían de una sintaxis común. 
 
En el contexto de la intervención armada y el conflicto, el icono opera como un módulo 
organizativo. Siendo así, la exaltación de una figura, habitualmente humana o 
antropomórfica, permite que el poder soberano desplace el baricentro del medio hacia 
una ubicación controlada, consolidando con ello la propiedad del medio proporcionado 
sobre la población.  
 
El icono se manifiesta entonces como una herramienta con la que se manipula el 
“fenómeno de estar”, pues su sola presencia en el teatro de operaciones condiciona la 
percepción del riesgo y la toma de decisiones de los agentes pacientes. Cuando un 
sistema se sustenta en la validez de un icono, cualquier obra dirigida a la degradación o 
supresión de dicha entidad se considera una agresión de carácter ontológico, ya que no 
se limita a dañar un objeto, sino que pretende la desintegración del vector de interés 
colectivo que dicho icono sostiene. 
 

FENÓMENO DE ESTAR. [Being-Present 
phenomenon]: 1. Estado notable de un ente. Esto queda 
sostenido en el axioma original. 'Está por afectar de manera 
notable', así como 'está por ser notable'. 2. Manifestación 
epistemológica del axioma original que designa el evento, 
circunstancia y/o condiciones por las cuales la afectación de un 
ente se vuelve perceptible o significativa para un observador. A 
diferencia del fenómeno del ser, que es una condición 
ontológica absoluta, el fenómeno de estar es siempre relacional, 
pues un ente 'está' en el medio de otro cuando su estado actual lo 
obliga a ser tenido en cuenta. Es la emergencia de un ente en la 
diástasis de otro. 

 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

La distinción entre la acción y la obra resulta fundamental para desglosar la 
fenomenología del icono. El proceso de veneración o seguimiento de un icono se 
compone de una serie de acciones constantes, tales como gestos, rituales o discursos 
que, de forma aislada, carecen de un propósito conclusivo propio, mas se integran en la 
obra mayor de preservar la coherencia y estabilidad de la entidad social.  
 
Por el contrario, la iconoclasia se presenta como una obra independiente con un caso 
efectivo ejecutivo, o interruptivo, plenamente definido. Por ende, el propósito de 
derribar un icono es el de generar una “peripeteia” en el asalto social, forzando un 
intercambio de la propiedad del medio y provocando la divergencia de los vectores de 
interés que anteriormente convergían en la figura exaltada. Al extinguirse el fulgor 
simbólico del icono, la masa informativa del sistema decrece, lo que facilita que un 
nuevo agente reorganice la geometría del conflicto bajo un paradigma diferente. 
 

PERIPETEIA. [Peripeteia]: 1. Evento del asalto que 
modifica el medio de manera total, haciendo que la propiedad o 
potencia de propiedad del medio se intercambie. 2. Cambio 
repentino e inesperado en el desarrollo de una historia, 
especialmente en el contexto narrativo, que transforma 
radicalmente la situación previa y conduce a una nueva 
dirección en la trama. 3. Sinónimo de peripecia. 

 
La naturaleza del icono en las tradiciones anicónicas, descritas en los casos de la 
reforma de Josías o la revuelta macabea, revela una estrategia eristológica de ascesis y 
purificación. En estos contextos, el icono es identificado como un estorbo que dificulta 
el acceso al conocimiento veraz del imperativo categórico.  
 
Al prohibir la representación de la figura humana en lo divino, estos sistemas pretenden 
desplazar el foco desde lo concreto y tangible hacia lo abstracto y universal, buscando 
una alineación de los vectores de interés con una causa final que no dependa de las 
vicisitudes del plano físico.  
 
De esta forma, esta obra de prevención de la idolatría funcionaría como un “atajo en 
privación” a escala civilizatoria, donde se restringe la libertad de imaginar para asegurar 
la soberanía de una única tesis lógica. El conflicto emerge entonces de la imprecisión de 
la observación del paciente, quien al no disponer de una figura sensible en la que 
proyectar su atención, queda sujeto a la voluntad del mando que administra la 
información no compartida. 
 

ATAJO EN PRIVACIÓN. [Limitation trim]: Control 
consciente del arma paciente, que se encuentra en su primera 
fase, en la que restringe el libre movimiento del arma paciente, 
controlándola, sin necesidad de aplicar fuerza a esta. 

 
La transición de un ente a la condición de icono habitualmente conlleva un proceso de 
“reificación”, en el que se omite la complejidad del sujeto original para potenciar un 
rasgo específico que resulte funcional al propósito del grupo.  
 
  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

REIFICACIÓN. [Reification]: Proceso conceptual por el 
que se atribuye a una abstracción, relación o construcción 
mental la condición de ente autónomo y concreto, tratándola 
como si fuera una cosa independiente de los sujetos y de su 
contexto de origen. 

 
Esta simplificación conceptual del “areté” del ser dota al icono de una durabilidad que 
trasciende la senescencia biológica, permitiendo que su influencia permanezca vigente 
en la dimensión temporal como un ente histórico.  
 

ARETÉ. [Arete]: 1. Componente esencial de una obra, 
siendo su contenido aislado del medio por el que se expresa o de 
su propósito. 2. Sinónimo de virtud y excelencia.  

 
En la Eristología aplicada, se entiende que un icono es un nudo de responsabilidad 
donde las causas de los efectos se centralizan, facilitando tanto el ejercicio de la 
autoridad como la identificación del objetivo ejecutivo para la oposición. La eficacia de 
una intervención contra un icono depende de la capacidad del agente para comprender 
que la destrucción del soporte material es insuficiente si no se lleva a cabo una obra de 
deslegitimación que altere la semántica del recuerdo en el medio de los observadores. 
 

“El icono es la masa que otorga peso a la idea, 
permitiendo que la voluntad de muchos se desplace por la 
inercia de uno solo.” 

 

De la idolatría: 
 

La “idolatría” se define eristológicamente como la fijación persistente y 
deliberada del foco sobre un ente del mundo sensible, atribuyéndole una importancia y 
una propiedad de afectar que exceden su naturaleza material y contingente.  

 
IDOLATRÍA. [Idolatry]: Fijación persistente y deliberada 

del foco sobre un ente del mundo sensible, atribuyéndole una 
importancia y una propiedad de afectar que exceden su 
naturaleza material y contingente. 

 
Este fenómeno implica una reorientación de los vectores de interés desde el plano de lo 
abstracto y universal hacia lo concreto y tangible, lo que genera una contracción de la 
diástasis del sujeto afectado. Al situar el destino del vector de interés en un objeto finito, 
el individuo o la colectividad incurren en una simplificación de la realidad, ignorando el 
“axioma de indeterminación” y limitando su capacidad de ascenso intelectual. Por tanto, 
se puede decir que la idolatría se manifiesta como una desviación del propósito hacia la 
figura sensible, convirtiendo al icono en el centro de un medio particular donde se 
diluye la distinción entre la esencia y el accidente. 
 
  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

AXIOMA DE INDETERMINACIÓN. [Indetermination 
axiom]: Principio fundamental que dicta que no se puede 
conocer la naturaleza absoluta de algo por no poderse saber la 
forma total en la que afecta. Esto demuestra que no hay verdad 
absoluta, y por tanto, no existe justificación para imponerse por 
la fuerza. 

 
El fenómeno de la idolatría opera dentro de un sistema social como un módulo 
organizativo, emergente de la propia naturaleza humana, con propósito evolutivo de 
procurar la cohesión de las masas.  
 

“La idolatría es un fenómeno natural propio de la 
condición social del ser humano, que ha facilitado 
evolutivamente la concreción de lo abstracto, permitiendo la 
organización en conjunto de los distintos intereses de los 
individuos.” 

 
Siendo así, la exaltación de una figura humana o de un artefacto permite la génesis de 
un baricentro común de atracción entre los entes individuales, facilitando que el mando 
soberano administre la intención y la atención de los entes pacientes de manera 
centralizada. Esta configuración del medio resulta funcional para la estabilidad del 
orden establecido, pues reduce la incertidumbre y proporciona una sintaxis de 
comportamiento predecible.  
 
La dependencia de una representación física para el sostenimiento de la ideología 
expone al sistema a una vulnerabilidad notable, pues la degradación o destrucción del 
soporte material del icono puede desencadenar un colapso del vector de interés 
colectivo, dando lugar al fracaso en la propiedad del medio. 
 
La idolatría tiende a componerse de una serie de acciones ritualizadas que, aunque 
carecen de un propósito conclusivo de manera aislada, se articulan para conformar una 
semántica de sumisión y pertenencia plenamente definida. Estas acciones, que no obras, 
de veneración, ofrenda, cántico o proscripción de la duda, funcionan como ruido 
informativo que satura la carga cognitiva del paciente, dificultando su acceso a una 
reflexión autónoma sobre las causas de su propia conducta. 
 
La finalidad de la idolatría es la de consolidar el fenómeno de estar del icono en la 
conciencia del sujeto, logrando que el vector de interés permanezca en una fase de 
coincidencia con el propósito del mando que gestiona la imagen. La idolatría se 
constituye de este modo como una técnica de control del conflicto interior, al sustituir la 
angustia de la libertad por la certidumbre de la forma exaltada. 
 
El concepto de idolatría adquiere una relevancia crítica en la erística armada, donde la 
prevención de la misma se utiliza habitualmente como una justificación para la 
intervención y la agresión institucionalizada. Las reformas de Akenatón o de Josías 
ejemplifican la manera en que la categorización de una práctica como idólatra funciona 
como un atajo en disposición sobre el medio de los opositores. Al invalidar la 
legitimidad de las figuras de culto ajenas, el agente reformador pretende la erradicación 
del logos idios de las comunidades periféricas para imponer un único logos sinos 
centralizado en su propia autoridad. El conflicto emerge de la resistencia de los 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

pacientes a abandonar su medio particular, lo que obliga al agente a llevar a cabo la 
ofensa proactiva y la violencia estructural para asegurar la reorientación de los vectores 
de interés hacia el nuevo foco abstracto propuesto. 
 
La idolatría representa una parálisis en el proceso de theosis y en la búsqueda de la 
síntesis absoluta, al confinar el espíritu en los límites del mundo sensible de forma 
distorsionada.  
 
Desde la perspectiva del Diestro Sublime, la fijación en el icono es entendida como una 
ineficiencia en la gestión del conocimiento, pues se intercambia la comprensión de las 
causas universales por la admiración de los efectos particulares.  
 
Esta condición de subordinación a la materia impide el desarrollo de una ética autónoma 
y dificulta la alineación con el imperativo categórico. El eristólogo, por tanto, identifica 
la idolatría como un estorbo o un accesorio ineficiente en la vía del intelecto, dado que 
el apego a la figura sensible genera una inercia gnoseológica que resiste cualquier 
mutación hacia formas más elevadas y racionales de interacción con el universo. 
 

“La idolatría resulta un ancla que el miedo arroja a la 
forma para evitar la deriva hacia lo infinito.” 

 

Oposición a la idolatría: 
 

El sujeto sobresaliente, entendido como aquel ente que posee un conocimiento 
superior y cuya orientación se alinea de forma rigurosa con el imperativo categórico de 
expandir el conocimiento universal, ha manifestado históricamente una tendencia a la 
confrontación con las estructuras de pensamiento que fomentan la fijación en el icono.  
 
Esta labor de oposición no se origina en un impulso arbitrario, sino que emerge de la 
comprensión de que la idolatría constituye una creencia limitante que ancla los vectores 
de interés.  
 
Por ende, el sujeto sobresaliente identifica en la conducta de las entidades mediocres, 
siendo estas aquellas que se sitúan en el promedio estadístico de la capacidad de análisis 
y que priorizan la estabilidad del medio sobre el crecimiento, una manifestación de lo 
que Erich Fromm describe en su obra “El miedo a la libertad” como la renuncia a la 
agencia individual en favor de la certidumbre que proporciona la sumisión a una 
autoridad externa o a una imagen exaltada.  
 
Esta tendencia de la mediocridad a contraer su diástasis para buscar refugio en la forma 
sensible es percibida por el agente sobresaliente como una ineficiencia que dificulta el 
proceso de theosis y el acceso a una ignorancia de menor magnitud. 
 
El análisis antropológico de la rivalidad mimética, desarrollado por René Girard en 
obras como “La violencia y lo sagrado”, proporciona un sustrato fundamental para 
comprender por qué el ente sobresaliente se ve obligado a intervenir sobre el fenómeno 
de la idolatría. Según la tesis girardiana, el deseo humano es esencialmente imitativo, lo 
que genera una convergencia de los vectores de interés hacia los mismos objetivos, 
desembocando inevitablemente en el conflicto, dando lugar al enfrentamiento, que los 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

ignorantes de la estructura del contraste de intereses llevan al punto de asalto, ejerciendo 
la violencia sobre los opositores, o en el mejor de los casos, haciendo uso de la fuerza. 
 
Así, las sociedades sujetas a la mediocridad resuelven esta tensión mediante la creación 
de ídolos que funcionan como mecanismos de transferencia de la agresividad colectiva 
o como focos de una concordia ficticia.  
 
El sujeto que se entiende sobresaliente, al poseer una mayor consciencia situacional, 
percibe que esta organización del medio es un módulo organizativo disfuncional a largo 
plazo, ya que se sustenta en la alienación de los individuos y en la supresión de la duda 
metódica.  
 
Por consiguiente, el agente sobresaliente, tiende a no ser capaz de contender con sus 
“iguales” y es propenso a llevar a cabo obras de iconoclasia intelectual para romper el 
patrón de interferencia que el ídolo genera en la comunicación de la verdad, 
pretendiendo con ello reorientar la masa del grupo hacia objetivos de interés más 
elevados y racionales. 
 

“El que se considera sobresaliente tenderá a imponerse 
sobre otros que rindan culto al icono, sin reconocer que él 
también rinde culto a iconos, pese a no ser físicos.” 

 
La psicología de la individuación propuesta por Carl Jung ofrece una perspectiva 
complementaria sobre el esfuerzo del individuo sobresaliente por desarticular las 
proyecciones idolátricas de la masa. Jung argumenta que el ser humano tiende a 
proyectar sus propios contenidos inconscientes, tanto las potencias luminosas como la 
sombra, en figuras externas o iconos, evitando así el sacrificio que supone la integración 
de estas partes en la propia psique. 
 
El sujeto sobresaliente, que ha trabajado proactivamente en su propio autoconocimiento 
y ha logrado una mayor cohesión en su dualidad ente-propósito, identifica que la 
idolatría practicada por la mediocridad es un obstáculo para el desarrollo de una ética 
autónoma. De esta forma se concibe que la fijación en el icono permite que el paciente 
mantenga una estasis operativa donde no es necesaria la reflexión sobre las causas de su 
comportamiento. Ante esta situación, el sujeto sobresaliente utiliza recursos como la 
“ironía” y el “elenchos" para evidenciar la carencia de sustancia de la imagen venerada, 
forzando una peripeteia cognitiva en el paciente que le obligue a asumir la 
responsabilidad de su propio vector de interés. 
 

IRONÍA. [Irony]: 1. Figura retórica o literaria que 
consiste en expresar lo contrario de lo que realmente se quiere 
decir. 2. Simulación humilde de ignorancia para provocar el 
autoexamen crítico del interlocutor y conducirlo al conocimiento 
auténtico. 3. Método socrático de confrontación y oposición 
sostenido en dejar que el opositor desarrolle y exponga sus 
propias falacias. 4. Metodología eristológica para la gestión 
eficiente del uso de la fuerza en asalto, basada en el 
sostenimiento de una actitud dispositiva que mantiene al 
opositor paciente en constante desventaja, siendo este el que 
expone sus propias debilidades, haciendo aparecer las 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

oportunidades ejecutivas para el agente. 5. Parte inicial del 
método mayéutico, donde se finge la ignorancia del agente para 
estimular la reflexión del paciente, guiada mediante preguntas. 

 
ELENCHOS. [Elenchos]: 1. Interrogación refutadora 

fundamentada en la lógica, caracterizada por hacer preguntas 
cuya secuencia conduce a que el interlocutor descubra por sí 
mismo contradicciones en sus creencias o argumentos. 2. 
Método dialéctico originado en la tradición socrática, cuyo 
propósito es evidenciar errores conceptuales mediante el 
cuestionamiento sistemático. 

 
La gestión de la entropía informativa constituye otra motivación técnica por la cual el 
ente sobresaliente se opone a la idolatría de las masas. En la escala sociológica, la 
idolatría se comporta como un sistema de correlación fuerte que simplifica la 
complejidad de la diástasis a través de dogmas y representaciones unívocas. Max 
Weber, en su “estudio sobre la sociología de la religión”, analiza cómo el carisma 
original de un líder o una idea tiende a sufrir un proceso de rutinización en el que la 
potencia de la verdad es sustituida por la rigidez de la institución y el rito vacío.  
 
El sujeto sobresaliente tenderá a entender que esta petrificación del conocimiento es una 
manifestación de la senescencia del sistema, por lo cual actúa para inhabilitar el 
mecanismo de la idolatría que sostiene dicha estructura. Siendo así, al despojar al icono 
de su atributo de deidad o de verdad absoluta, el agente sobresaliente introduce una 
fricción necesaria que impide el fenómeno del colapso por agotamiento de la energía 
creativa.  
 
Esta intervención busca que la entidad colectiva no sucumba al “límite de 
Chandrasekhar”, donde el esfuerzo por mantener la cohesión en torno al ídolo consume 
todos los recursos disponibles para la evolución. 
 

LÍMITE DE CHANDRASEKHAR. [Chandrasekhar´s 
limit]: 1. Punto de equilibrio en el desarrollo de una entidad en 
que la energía producida y consumida para su mantenimiento 
son iguales, no habiendo remanente que destinar a que la entidad 
crezca, tendiendo a contraerse o a crecer sin poder mantener la 
coherencia y/o unión. 2. Estado posible en la evolución de una 
Academia perteneciente a la Academia de Esgrima Láser, ya sea 
capital o satélite, donde se estanca el crecimiento de esta, tanto 
en volumen de alumnado como en la generación de 
conocimiento, debido a que es tan grande el esfuerzo necesario 
para mantenerla simplemente cohesionada, que no se puede 
destinar energía o recursos a hacerla crecer. Una vez alcanzado 
el límite de Chandrasekhar se podrán dar dos escenarios 
posibles: la superación de las dificultades y, con ello, la creación 
de una entidad más sólida y compacta, o a la dispersión de sus 
integrantes y desaparición de la entidad. 

 
La oposición a la idolatría se revela, en última instancia, como una obra moral de alta 
complejidad que el sujeto sobresaliente asume para salvaguardar la viabilidad de la 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

inteligencia frente a la tendencia natural al reposo. El individuo que incurre en la 
mediocridad estadística suele percibir este ataque a sus iconos como una agresión 
injustificada o una muestra de hybris o soberbia por parte del agente que obra en contra 
de la idolatría.  
 
Pese a esta reacción hostil, el sujeto que se supone a sí mismo como sobresaliente 
persiste en su propósito, pues comprende que la forma más eficiente de usar el 
conocimiento es valerse de él para evitar que la humanidad quede confinada en una 
jaula de virtud ilusoria.  
 
Es por ello que la lucha contra el ídolo es el ejercicio de la dialéctica en su fase de 
antítesis necesaria, sin la cual no podría emerger una síntesis que trascienda la realidad 
sensible.  
 
Para el eristólogo y para el Diestro Sublime, entendido este como “hidalgo”, el control 
de la entendida como falsa certeza es el paso previo y obligatorio para que el ente 
paciente pueda orientar su voluntad hacia la contemplación de lo universal, cumpliendo 
así con la función de relación más elevada que el cosmos espera de los seres 
autoconscientes. 
 

HIDALGO. [Hidalgo]: 1. Ente que obra con cortesía y 
previsión. 2. Sinónimo de caballero, en lo relativo al Diestro que 
entra en duelo." “La sabiduría del hidalgo se mide por su 
capacidad para concretar y atribuir un valor racional al altar 
donde la masa sacrifica su propia razón.” 

 

Del aniconismo: 
 

El aniconismo se define eristológicamente como una configuración ideológica 
caracterizada por la proscripción de representaciones figurativas de los entes, 
especialmente de la figura humana o de las entidades consideradas superiores, dentro 
del campo de la diástasis colectiva. Dicho de otra forma, el aniconismo es la pretensión 
de prohibir o mantener el control sobre las representaciones de conceptos que son 
entendidos como importantes, para evitar la banalización de ello.  
 

ANICONISMO. [Aniconism]: 1. Configuración 
ideológica que proscribe la representación figurativa de los 
entes, especialmente de lo divino o lo humano. 2. Técnica de 
control del foco que desplaza la atención de lo sensible hacia lo 
abstracto. 

 
Siendo así, esta condición constituye un límite intencional aplicado a la capacidad de 
imaginar, con el propósito de evitar la fijación del foco en lo contingente y finito, 
permitiendo la abstracción, que se supone como más capaz de expandir el conocimiento. 
 
El aniconismo pretende orientar los vectores de interés hacia el plano de lo inteligible, 
asegurando que la atención de los entes no quede fragmentada por la presencia de 
iconos que puedan competir con la masa informativa de la tesis central. Con ello, y al 
suprimir o intentar inhibir la representación sensible, el sistema anicónico impone una 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

ascesis visual que facilita la alineación de la voluntad con el imperativo categórico, 
eliminando el ruido que generan las formas antropomórficas. 
 
El aniconismo opera como un módulo organizativo para la consolidación de la 
soberanía ideológica y el control de las masas. Al despojar al medio de figuras 
tangibles, el mando soberano obra un ahuecamiento del medio, eliminando de forma 
sistemática los baricentros de atracción particulares que podrían dar lugar a la 
divergencia de los intereses.  
 
Esta estrategia permite que el “logos sinos” se manifieste sin la interferencia de 
proyecciones que tienden a dotar al paciente de una falsa sensación de proximidad con 
lo absoluto a través de lo material. 
 

LOGOS SINOS. [Sinous logos]: Razonamiento 
comúnmente aceptado por un conjunto de entes con intereses 
afines. 

 
La eficacia del aniconismo radica en su capacidad para transformar la realidad en un 
espacio asintótico hacia la verdad, donde la carencia de imagen funciona como un atajo 
en privación que restringe la libertad de interpretación del individuo que carece de 
formación profunda. De esta manera, al no existir una figura en la que delegar la 
responsabilidad del pensamiento, el aniconismo obliga teóricamente a una relación 
directa con el concepto puro, aunque en la práctica somete al ente al arbitrio de quien 
custodia el dogma invisible. 
 
La dinámica erística del aniconismo se manifiesta con especial crudeza en la 
confrontación con aquellas culturas que fundamentan su cohesión en la validez del 
icono. Esta oposición genera un conflicto de legitimidades en el que la prohibición de la 
imagen es utilizada como una justificación técnica para la ofensa proactiva y la 
violencia institucionalizada. Así mismo, el agente anicónico percibe la exaltación de la 
figura humana como un estorbo que degrada la pureza del conocimiento y fragmenta la 
unidad del sistema. 
 
Por consiguiente, el aniconismo justifica la erradicación del “logos idios” de las 
comunidades divergentes para asegurar la hegemonía de un único vector de interés. El 
enfrentamiento surge cuando el paciente se resiste a la contracción de su repertorio 
idiomático visual, interpretando la imposición del aniconismo como una agresión que 
vulnera su forma de relación con el universo y su capacidad de dotar de significado a su 
medio y obra. 
 

LOGOS IDIOS. [Idios logos]: Razonamiento propio de 
un ente, basado en su idiosincrasia particular. 

 
El aniconismo representa un esfuerzo por alcanzar el estado sublime mediante la 
supresión de los accesorios ineficientes del mundo material que distraen al intelecto de 
las causas universales. Desde la perspectiva de la Destreza Sublime, esta postura puede 
ser entendida como una técnica de higiene operativa que busca proteger la integridad de 
la doctrina frente a la tendencia humana a la reificación de los conceptos. Al impedir 
que lo universal quede confinado en una forma finita o en un segmento limitado de la 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

materia, el aniconismo propicia un ascenso intelectual que no depende de los accidentes 
de la representación. 
 
Esta condición de vacío representativo constituye la base para una organización 
sistémica donde la autoridad se sustenta en la abstracción pura, dificultando la génesis 
de nuevos iconos que pudieran desafiar el orden establecido. El aniconismo, por tanto, 
no es solo una renuncia estética, sino una obra de ingeniería social que redefine la 
diástasis para que el único foco posible sea aquel que el mando ha determinado como 
veraz. 
 

“El aniconismo resulta ser la renuncia a la forma para 
pretender poseer la totalidad del espacio latente.” 

 

Mecanismos con los que se puede convertir la prevención 
de la idolatría en fuente de conflicto: 
 
Invalidación del logos idios como fuente de conflicto: 
 

El primer mecanismo mediante el cual la prevención de la idolatría se constituye 
en una fuente de conflicto es la invalidación del logos idios de los entes pacientes.  
 
Cuando el agente reformador identifica una representación sensible como un estorbo 
para el ascenso intelectual, lleva a cabo una obra de deslegitimación que afecta 
directamente a la identidad colectiva del grupo observado. Esta agresión, física o 
simbólica genera una convergencia inmediata de los vectores de interés, pues el 
paciente percibe que la supresión de su icono es en realidad una tentativa de reducir su 
masa informativa y su capacidad de relación con el medio.  
 
El enfrentamiento surge de la discordancia entre la percepción de la imagen como 
realidad tangible por parte del paciente y su categorización como falsedad o accesorio 
ineficiente por parte del agente. 
 
Centralización forzada del sistema social como fuente de conflicto: 
 

La centralización forzada del sistema social representa el segundo mecanismo de 
génesis del contraste de intereses. Al suprimir las figuras de culto locales o periféricas, 
el mando soberano realiza una obra dispositiva que obliga a los entes individuales a 
depender exclusivamente de una tesis central y, a priori, más abstracta.  
 
Esta eliminación de los mediadores simbólicos se traduce en una imposición por la 
fuerza, que resulta alcanzar el nivel estructural, buscando el control absoluto de la 
diástasis, limitando la libertad de los individuos para organizar su medio según sus 
propias tradiciones.  
 
La resistencia de las comunidades a la imposición de un logos sinos ajeno a su 
experiencia cotidiana transforma la prevención de la idolatría en un conflicto de 
legitimidades donde la autoridad del agente es cuestionada por el paciente que se siente 
despojado de sus anclas existenciales. 
 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

Eliminación del otro como fuente de conflicto: 
 

El tercer mecanismo consiste en la aplicación de una erística con propósito de 
purificación, que deriva en la eliminación física del otro, pese a que este sea interno al 
sistema, por considerar que lo hace ajeno su forma de entender los iconos.  
 
La categorización de un sujeto como idólatra le atribuye la condición de opositor ante 
aquel que se cree superior por entenderse fuera de la idolatría, lo que justifica el uso de 
la ofensa proactiva y la fuerza institucionalizada.  
 
Este proceso de reificación del opositor permite que el agente lleve a cabo obras de 
erradicación que incluyen la destrucción del patrimonio y la supresión de los entes que 
actúan como custodios de la imagen exaltada.  
 
La radicalización de la ascesis visual impone una carga cognitiva de entrada superlativa 
sobre el paciente, quien al carecer de recursos para procesar la abstracción impuesta, 
opta por la afrenta o por la insurgencia política como métodos para preservar su 
integridad moral. 
 

“Cuando se extirpan los iconos se abre la oposición contra 
el que no es capaz de operar sin sentir el sustento de lo 
concreto.” 

 
Herida moral como génesis del conflicto a trastiempo: 
 

La génesis de unos eventos históricos basados en el resentimiento constituye el 
último mecanismo de conflicto analizado en este estudio.  
 
La obra de iconoclasia, al ser percibida como una humillación por asimetría, deja 
secuelas profundas en la memoria histórica del sistema afectado. Pese a que el agente 
consiga el éxito ejecutivo inmediato mediante la supresión física del icono, la herida 
moral infligida sobre la colectividad paciente asegura que el conflicto permanezca 
latente o se manifieste en el futuro como un conflicto devenido de ello.  
 
La falta de información compartida y la ausencia de una síntesis superadora común 
durante el proceso de reforma garantizan que el medio emergente esté saturado de 
tensiones que imposibilitan el acuerdo duradero y favorecen la recurrencia del asalto. 

 
“El vacío que deja el icono derribado por la fuerza suele 

ser ocupado por un conflicto que la sola razón no alcanza a 
moderar.” 

 

Mecanismos con los que se puede combatir racionalmente 
la idolatría sin que emerja el conflicto: 
 

La intervención racional sobre la idolatría requiere la articulación de una obra 
fundamentada en el logos, evitando el recurso a la “bia” que caracteriza a las reformas 
impositivas.  
 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

BIA. [Bia]: 1. Divinidad griega que personifica la fuerza, 
el poder y la violencia, considerada hija del titán Palas y de 
Estigia, y hermana de Kratos, Nike y Zelo; habitualmente 
representada como acompañante de Zeus en la ejecución de sus 
castigos y manifestaciones de poder. 2. Fuerza física o poder 
aplicado de manera directa sobre un ente o situación. 3. 
Capacidad de ejercer coacción, violencia o imposición sobre 
otro, ya sea en el ámbito físico, social o simbólico. 

 
 
Uso de mayéutica e inducción a la reflexión del opositor idólatra: 
 

El Furasshu, hidalgo, Diestro Sublime o cualquier otra figura de probada 
capacidad en la obra marcial racional, en su labor de gestión del conflicto, ha de asumir 
que la supresión física del icono resulta ineficiente si no se ha producido previamente 
una mutación en la mente del paciente.  
 
Este proceso se apoya en la mayéutica esgrimística, donde el agente no desplaza el 
vector de interés del paciente mediante la ofensa proactiva, sino que propone una serie 
de interrogaciones y situaciones de asimetría lógica que inducen al paciente a descubrir 
la finitud de su propia capacitación, en este caso, dando con las limitaciones existentes 
sobre los rasgos racionales del icono.  
 
De esta forma, al permitir que el sujeto afectado perciba por sí mismo las carencias del 
ente exaltado, se facilita una desescalada del “conflicto intrínseco” y se evita la reacción 
defensiva que emergería ante una agresión externa directa. 
 

CONFLICTO INTRÍNSECO. [Intrinsic conflict]: 
Contraste de intereses generado internamente en un mismo ente, 
en el que se enfrenta la necesidad de mantener la integridad y la 
de mantenerse constantemente desplazándose a su interés. Esto 
da lugar a que, de tener como propósito mantener la integridad, 
el vector de interés se plegará sobre sí mismo y se perderá el 
desplazamiento del ente por el campo de interés, lo que hará 
decrecer su masa hasta perderse. Así mismo, de priorizarse 
únicamente el mantenimiento del vector de interés, o sea, su 
propósito, el ente sufrirá la exposición total a otros entes con los 
que entrará constantemente en conflicto, terminando con 
detenerlo totalmente y perdiendo su masa. 

 
Compartir información como profilaxis del conflicto: 
 

La aplicación del “axioma de información compartida” constituye el segundo 
mecanismo esencial para la neutralización pacífica de la fijación idolátrica.  
 

AXIOMA DE INFORMACIÓN COMPARTIDA. 
[Shared information axiom]: Principio fundamental que dicta 
que a mayor información compartida, menor posibilidad y 
magnitud del conflicto. 

 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

El Diestro Sublime entiende, o deberá entender, que la idolatría prospera en medios 
donde existe un vacío de conocimiento veraz sobre las causas universales, lo que impele 
a los entes mediocres, vulgares o individuos sin el conocimiento suficiente a buscar 
refugio en la certidumbre de la forma sensible.  
 
Toda obra orientada a la expansión del saber común reducirá la importancia del icono al 
integrarlo en un contexto explicativo más amplio, despojándolo de su privilegio 
ontológico y reduciendo su masa informativa a términos conmensurables con la realidad 
fáctica. Esto tendrá lugar al aumentar la transparencia del medio, lo que hará que la 
atracción gravitacional que el ídolo ejercía sobre los vectores de interés se debilite, 
permitiendo que los individuos reorienten su propósito hacia el imperativo categórico 
sin necesidad de una ruptura violenta con su pasado cultural. 
 
Adicionalmente, todo individuo que sea cortés, y por ende, tenga en cuenta las 
condiciones de su opositor, deberá dejar que este abrace su historia, la valore y 
agradezca el ser la parte distal de esta, pues eso hará que disminuya la posibilidad de 
conflicto con el ente paciente, así como se reducirá el conflicto que este tendrá consigo 
mismo, dando lugar a que sea más estable, y por ello, más previsible.  
 

“Al facilitar que el idólatra que deje de serlo se sienta 
orgulloso de haberlo sido, hará que la relación con él sea más 
cómoda.” 

 
Ironía socrática como control del conflicto ante el idólatra: 
 

El tercer mecanismo para controlar el conflicto y el enfrentamiento ante un 
idólatra, estando en oposición a este, se fundamenta en la técnica de la ironía socrática 
aplicada a la erística no armada.  
 
Para ello, el agente capacitado adoptará una faz de humildad y apertura, simulando 
aceptar la validez del icono para, acto seguido, invitar al paciente a un análisis detallado 
de las propiedades y facultades de dicha entidad.  
 
Esta obra de prospección revela de forma paulatina las contradicciones implícitas en la 
exaltación de un objeto finito, produciendo una reflexión y reconfiguración cognitiva 
que no es percibida como un ataque personal.  
 
Siendo así, el éxito de esta intervención radica en su carácter asintótico, pues no 
pretende la destrucción de la creencia, sino que fomenta una deriva lenta y controlada 
del vector de interés hacia planos de mayor abstracción.  
 
Con ello, la ausencia de confrontación directa minimiza la generación de resentimiento 
y permite que el paciente conserve su integridad psicológica durante la transición hacia 
un paradigma más racional. 
 
Dikaiosyné como base para que el enfrentamiento con el idólatra sea controlado: 
 

El último mecanismo relevante es el ejercicio de la dikaiosyné a través de la 
tolerancia estratégica de los iconos como accesorios pedagógicos temporales. El 
hidalgo, por su cortesía, reconoce que ciertos entes precisan del soporte del icono para 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

mantener su equilibrio en la diástasis, mientras adquieren la capacitación necesaria para 
acceder a la síntesis absoluta.  
 
En lugar de llevar a cabo una obra de erradicación, el agente, idealmente, organizará el 
medio para que la dependencia del icono disminuya en proporción al crecimiento del 
autoconocimiento del paciente.  
 
Esta estrategia de acompañamiento respeta el ritmo evolutivo de los individuos, 
utilizando el propio icono como un puente hacia lo universal. Al evitar la creación de 
una zona de negación traumática, el agente asegura que la reorientación de los intereses 
sea permanente y que el nuevo estado de conciencia sea coherente con la naturaleza 
presente del ser humano, consolidando una paz, aparentemente estable, basada en la 
sabiduría compartida. 
 

“La razón no derribará el icono, sino que lo despojará de 
su opacidad hasta que el paciente percibe el vacío que lo 
sustenta.” 

 

  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

CASOS DE ESTUDIO PREVIOS A LA 
ERA COMÚN   



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

La reforma atenista de Akenatón  
(alrededor del 1350 a.C.): 
 

El sistema religioso tradicional del Antiguo Egipto se fundamentaba en una 
estructura compleja de interrelaciones donde el icono desempeñaba la función de 
mediador esencial entre el plano inteligible y el mundo sensible.  
 
La casta sacerdotal de Amón en Tebas administraba esta red de representaciones 
antropomórficas, logrando acumular un conocimiento que le dotaba de importancia 
popular y política, y que condicionaba la soberanía del faraón.  
 
Esta dependencia de la figura tangible permitía una organización social estable, dado 
que los vectores de interés de la población encontraban en la imagen de los dioses un 
foco nítido y predecible para su devoción y obediencia. La idolatría, entendida como la 
fijación del propósito en estas formas concretas, constituía el sustrato sobre el cual se 
asentaba la estabilidad del Estado Egipcio. 
 

HORNUNG, E. (1982). Conceptions of God in Ancient Egypt: The One and the Many. 
Cornell University Press. 

 
La irrupción de Amenhotep IV, posteriormente identificado como Akenatón, supuso 
una agresión directa contra este paradigma representativo. El agente reformador 
propuso una tesis teológica centrada en el Atón, el disco solar, cuya naturaleza abstracta 
carecía de las facciones humanas que caracterizaban a las deidades previas.  
 
Este movimiento hacia el aniconismo se manifestó como una obra dispositiva destinada 
a desarticular la soberanía y propiedad del medio que el clero tebano ostentaba. Con 
ello, y al prohibir la exaltación de la figura humana en lo divino, Akenatón pretendió 
invalidar la legitimidad de los mediadores tradicionales, centralizando el fenómeno de 
estar en su propia figura como único vínculo con la nueva deidad abstracta. 
 

REDFORD, D. B. (1984). Akhenaten: The Heretic King. Princeton University Press. 

 
El conflicto emergió de la resistencia de los entes pacientes a la supresión política de 
sus anclas iconográficas. Esto fue así, puesto que para la sociedad egipcia, la 
eliminación de las imágenes de los dioses no representaba una liberación intelectual, 
sino una mutilación del repertorio idiomático que otorgaba sentido a su existencia.  
 
La obra de prevención de la idolatría llevada a cabo por el faraón incluyó la iconoclasia 
sistemática, enviando agentes para erradicar el nombre y la forma de Amón de todo 
registro material. Esta violencia simbólica produjo una herida moral en la colectividad, 
ya que el borrado del icono se percibía como una amenaza directa a la Maat, el principio 
de equilibrio universal que garantizaba la supervivencia del sistema frente al caos. 
 

ASSMANN, J. (1997). Moses the Egyptian: The Memory of Egypt in Western 
Monotheism. Harvard University Press. 

 
El desplazamiento forzado hacia la nueva capital, Ajetatón, simbolizó la ruptura total 
con el medio histórico y el intento de crear una diástasis bajo el control exclusivo del 
soberano.  
 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

En este entorno, la población se vio sometida a una “carga cognitiva de entrada” 
notablemente elevada, pues la ausencia de iconos tradicionales les privaba de los 
mecanismos habituales de orientación y consuelo.  
 

CARGA COGNITIVA DE ENTRADA. [Input cognitive 
load]: 1. Cantidad de esfuerzo que la memoria de trabajo 
invierte en procesar y seleccionar la información entrante desde 
el entorno, antes de su integración en esquemas mentales 
permanentes, siendo posible la carga cognitiva intrínseca, 
inherente a la complejidad de la tarea y conocimiento previo de 
la información, y la carga cognitiva extrínseca que es derivada 
de la presentación ineficiente de dicha información. 2. Esfuerzo 
mental requerido por un paciente para procesar los estímulos 
recibidos del agente durante el enfrentamiento o el asalto, que 
tenderá a saturar su memoria de trabajo y a limitar su capacidad 
de respuesta eficiente. 

 
Se puede entender de los registros que la reforma amarniana ignoró la inercia 
gnoseológica de los individuos, quienes continuaron manteniendo vínculos clandestinos 
con sus antiguos protectores. Esta dualidad entre la ideología impuesta y la mentalidad 
persistente generó una tensión latente que aguardaba el cese de la autoridad de 
Akenatón para manifestarse como un evento restaurador. 
 

KEMP, B. J. (2012). The City of Akhenaten and Nefertiti: Amarna and Its People. 
Thames & Hudson. 

 
La reacción posterior al fallecimiento de Akenatón reveló la magnitud del fracaso de 
una obra que pretende la verdad absoluta mediante la eliminación de la forma sensible. 
Esto queda patente cuando sus sucesores, impulsados por la necesidad de recuperar la 
cohesión social, llevaron a cabo una represalia masiva bajo el concepto que más tarde 
entendieron los romanos como “damnatio memoriae”.  
 

DAMNATIO MEMORIAE. [Damnatio memoriae]: 
Práctica romana de condena al olvido de un opositor, entendido 
como enemigo del Estado, tras su muerte, que eliminaba 
imágenes, monumentos e inscripciones con su nombre con el 
propósito de borrarlo de la historia. 

 
La destrucción de Ajetatón y la restauración de los iconos de Amón no fueron meras 
acciones de retorno al pasado, sino que se configuraron como una síntesis defensiva que 
dotó al antiguo orden de una rigidez superior para evitar futuras disrupciones.  
 
El conflicto evidenció que la prevención de la idolatría por la vía de la imposición 
genera una tendencia al resentimiento que termina por convertir al propio reformador en 
un icono de la heterodoxia y el desorden. 
 

ASSMANN, J. (2014). The Price of Monotheism. Stanford University Press. 

 
El caso de Akenatón demuestra que el icono es un elemento funcional para la 
estabilidad de las masas que carecen de la capacitación necesaria para la abstracción 
pura.  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

 
Al intentar extirpar la idolatría sin un proceso previo de expansión del conocimiento 
compartido, el agente reformador provocó una divergencia de los vectores de interés 
que condujo inevitablemente al enfrentamiento y a la posterior supresión de su legado.  
 
El estudio eristológico de este periodo confirma que la forma más eficiente de gestionar 
la relación con el icono no radica en su aniquilación física, sino en la comprensión de 
las causas que hacen de la imagen una necesidad para el ente que busca certidumbre en 
su medio. 
 

WILKINSON, T. (2010). The Rise and Fall of Ancient Egypt. Bloomsbury Publishing. 

 
“La imagen que se derriba por decreto suele reconstruirse 

en el templo del resentimiento con una solidez que la razón ya 
no puede cuestionar.” 

 

La purga de Josías (alrededor del 622 a.C.): 
 

El reinado de Josías en el Reino de Judá marca un hito fundamental en la historia 
de la gestión del conflicto y la organización de los sistemas sociales mediante la 
supresión del icono.  
 
La denominada Reforma de Josías se originó tras el hallazgo fortuito de un rollo de la 
Ley durante las labores de restauración del Templo de Jerusalén, suceso que el mando 
soberano utilizó como causa instrumental para legitimar una reconfiguración absoluta 
de la diástasis o medio nacional.  
 
Esta obra dispositiva pretendía erradicar la pluralidad de focos de culto locales, 
identificados como idolatría, para consolidar un único centro de masa informativa y 
política en la capital. Siendo así, el propósito final de esta intervención consistió en la 
unificación de los vectores de interés de la población bajo un logos sinos rígidamente 
monoteísta y anicónico, eliminando cualquier vestigio de autonomía simbólica en las 
regiones periféricas. 
 

FINKELSTEIN, I., & SILBERMAN, N. A. (2001). The Bible Unearthed: 
Archaeology's New Vision of Ancient Israel and the Origin of Its Sacred Texts. Free Press. 

 
El objeto del conflicto radicó en la existencia de las llamadas bamot o lugares altos, 
donde se practicaba una forma de religiosidad que incluía la exaltación de figuras 
antropomórficas y símbolos de la naturaleza.  
 
Estos iconos rurales funcionaban como entes de cohesión para las comunidades locales, 
lo que fragmentaba la lealtad hacia la autoridad central y dificultaba la recaudación de 
recursos por parte de la monarquía en Jerusalén.  
 
Así, la idolatría era percibida por el agente reformador como un accesorio ineficiente 
que distraía a los entes individuales de su deber hacia la tesis estatal única. Por 
consiguiente, la prohibición de las imágenes y la destrucción de los altares locales se 
configuraron como una técnica de control del medio, destinada a inhabilitar los 
mediadores simbólicos que sustentaban el logos idios de los clanes familiares y 
regionales. 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

 
ALBRIGHT, W. F. (1940). From the Stone Age to Christianity: Monotheism and the 

Historical Process. Johns Hopkins Press. 

 
La dinámica del enfrentamiento escaló en un tiempo más corto de lo esperado por las 
partes, desde la persuasión ideológica hacia la ofensa proactiva. En dicho contexto, 
Josías no se limitó a la degradación de los objetos físicos, sino que llevó a cabo una obra 
de erradicación que incluyó la eliminación de los sujetos que custodiaban el saber 
tradicional.  
 
Los registros indican que el soberano ordenó el cese de la función de los sacerdotes de 
las provincias, llegando en ciertos casos a la aplicación de la fuerza letal sobre sus 
propios altares, lo que se puede entender paradójicamente como un icono poético de la 
soberbia y la imposición por la fuerza sobre el opositor.  
 
Esta obra ejecutiva pretendía generar un evento irreversible, que otorgase una propiedad 
del medio proporcionado, transfiriéndolo, intentando asegurar que no existiese 
posibilidad alguna de retorno al paradigma anterior.  
 
Con esto se puede ver un caso concreto donde la destrucción de las estelas de madera y 
de los iconos de piedra funcionó como un atajo en privación a escala estructural, 
restringiendo la capacidad de mantener la imaginería propia de la población, que se 
podría entender como origen de su fuerza opositora, y por tanto como el origen de su 
capacidad ejecutiva, y con ello forzar su dependencia del texto sagrado administrado 
por el mando central. 
 

CROSS, F. M. (1973). Canaanite Myth and Hebrew Epic: Essays in the History of the 
Religion of Israel. Harvard University Press. 

 
El análisis de la purga de Josías revela que la lucha contra la idolatría es, en su sustrato 
más profundo, una lucha contra la diversidad y la autonomía de los entes.  
 
Siendo así, al imponer un aniconismo estricto, el mando soberano consiguió la mutación 
del medio social, eliminando las referencias sensibles que permitían a los individuos 
organizar su medio particular de forma independiente. Esta estrategia de centralización 
confirió al Estado una soberanía de medio sin precedentes, convirtiendo la observancia 
de la pureza visual en un indicador de lealtad política.  
 

LIVERANI, M. (2003). Israel's History and the History of Israel. Equinox Publishing. 
 
La invención del idólatra como un opositor interno y un enemigo de la nación permitió 
justificar la agresión institucional, estableciendo un marco de relación en el que la 
discrepancia gnoseológica era tratada como una traición al propósito común. 
 
Las consecuencias de esta reforma para la evolución del conflicto fueron determinantes 
y de larga duración y, con ello, Josías logró consolidar una identidad nacional basada en 
la exclusión de la imagen, lo que dotó al Reino de Judá de coherencia relativa frente a 
las amenazas externas.  
 
Sin embargo, esta cohesión se obtuvo a costa de infligir una herida moral en los sectores 
de la población que vieron su patrimonio y tradiciones suprimidos por la fuerza. De esta 
manera, la fractura interna resultante condicionó la estabilidad del sistema, que debió 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

invertir una cantidad considerable de energía en el mantenimiento de la vigilancia y el 
rito para evitar la reaparición de la idolatría. Este caso demuestra que el éxito en la 
prevención de la exaltación de la figura humana requiere la creación de una estructura 
de autoridad que administre el vacío representativo, convirtiendo al aniconismo en el 
cimiento de un monopolio de la verdad. 
 

SCHNIEDEWIND, W. M. (2004). How the Bible Became a Book: The Textualization 
of Ancient Israel. Cambridge University Press. 

 
El estudio eristológico de la purga de Josías confirma que la transición desde el icono 
hacia el logos textual constituye una obra que requiere conocimiento y capacidad de 
previsión para poder controlar y gestionar las voluntades, así como la divergencia y 
convergencia de los vectores de interés que se crean tras eliminar o mermar la 
iconografía que sustenta la idolatría.  
 
En este caso concreto, el agente reformador sustituyó la atracción gravitacional de la 
figura tangible por la del discurso escrito, lo que permitió una expansión del 
conocimiento controlado y, por contraparte, generó una rigidez doctrinaria que 
dificultaría futuras adaptaciones al contexto emergente.  
 
El vacío dejado por el icono derribado fue ocupado por la inercia de una ley inflexible, 
demostrando que la prevención de la idolatría suele ser el primer paso hacia la 
construcción de un sistema donde la libertad de movimiento en la diástasis queda 
supeditada a la alineación total con la tesis del mando. 
 

“La espada de Josías no buscaba herir al opositor, sino 
eliminar el icono que permitía a su propio pueblo ser libre de 
Jerusalén.” 

 

La Revuelta Macabea (Siglo II a.C.): 
 

El estallido de la Revuelta Macabea nos provee la posibilidad de hacer un 
análisis fundamental sobre la colisión de dos cosmologías divergentes en la gestión del 
espacio latente. En concreto, este conflicto tuvo su origen en el choque entre el 
paradigma helenístico, caracterizado por la exaltación de la figura humana y la 
representación antropomórfica de lo divino, y el sistema de valores del judaísmo del 
Segundo Templo, el cual se había configurado de forma rígidamente anicónica tras las 
reformas precedentes.  
 
La tensión entre estas dos formas de entender la realidad sensible generó una 
convergencia de los vectores de interés que desembocó en una de las confrontaciones 
más significativas de la Antigüedad, donde la defensa de la abstracción se convirtió en 
el motor de una insurgencia armada y política de una magnitud superior al promedio 
anterior. 
 

GRUEN, E. S. (1998). Heritage and Hellenism: The Reinvention of Jewish Tradition. 
University of California Press. 

 
El objeto del conflicto quedó definido por las obras de unificación cultural impulsadas 
por el monarca seléucida Antíoco IV Epífanes, cuya pretensión de soberanía absoluta le 
llevó a actuar como un agente de asimilación forzada.  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

 
La instalación de un altar a Zeus en el Templo de Jerusalén, cuya imagen presentaba 
facciones que se vinculaban directamente con la fisionomía del propio Rey, fue 
percibida por los entes pacientes judíos como la máxima expresión de la idolatría.  
 
Por ello, esta tentativa de imponer la presencia de una figura humana exaltada en el 
recinto sagrado constituyó una agresión de carácter ontológico que pretendía sustituir el 
foco abstracto tradicional por una representación tangible de la potestad estatal, 
forzando una reorientación de los intereses colectivos hacia la figura del soberano. 
 

BICKERMAN, E. J. (1979). The God of the Maccabees: Studies on the Meaning and 
Origin of the Maccabean Revolt. Brill. 

 
La dinámica del enfrentamiento revela cómo la prevención de la idolatría abandonó el 
plano de la reflexión teórica para materializarse como una erística activa de resistencia.  
 
En concreto, el incidente de Modín representó la chispa que activó el fenómeno del 
asalto, siendo aquel en el que el sacerdote Matatías se negó a participar en un sacrificio 
pagano y llevó a cabo la ofensa física contra un funcionario real y un colaborador judío.  
 
Esta obra de Matatías, lejos de ser un impulso irracional, puede entenderse como una 
decisión premeditada orientada a preservar la integridad del sistema anicónico, 
asumiendo que el mantenimiento de la forma pura de su propósito exigía la eliminación 
de los mediadores de la iconografía ajena. Es por esto que la lucha por el derecho a un 
espacio vacío de imágenes se convirtió así en la justificación para una guerra total que 
buscaba la apropiación del medio. 
 

TCHERIKOVER, V. (1959). Hellenistic Civilization and the Jews. Jewish Publication 
Society. 

 
El análisis de este periodo evidencia que la Revuelta Macabea se manifestó también 
como un conflicto intranacional entre facciones con distinta disposición ante el icono. 
Por un lado, la lucha de los macabeos se dirigió contra el agente externo seléucida, y 
además, de manera recurrente, contra los judíos helenizados, quienes habían integrado 
elementos de la estética y la cultura griegas.  
 
Esta obra de purificación social, que incluyó la destrucción de altares y la imposición de 
ritos tradicionales, demuestra que el celo ineficiente por prevenir la idolatría puede 
actuar como un mecanismo de fragmentación de la propia comunidad. El conflicto 
surge de la imposibilidad de coexistencia entre un sector que percibe la imagen como un 
signo de civilización y otro que la interpreta como una falsedad que esclaviza al 
individuo. 
 

SCHÄFER, P. (2003). The History of the Jews in the Greco-Roman World. Routledge. 

 
La psicología de la oposición en este contexto introdujo la figura del “mártir” como un 
recurso estratégico de resistencia pasiva que ha tenido a lo largo de la historia una 
función operativa probadamente eficaz.  
 
  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

MÁRTIR. [Martyr]: Individuo que padece perjuicio 
notorio en su integridad por sostener un propósito frente a la 
oposición de un poder superior, resultando su conducta base del 
ejemplo de resistencia. 

 
La disposición de ciertos sujetos a preferir el cese de su existencia biológica antes que 
incurrir en la veneración de la figura humana exaltada generó un efecto de disonancia 
cognitiva en el agente opresor.  
 
Esta actitud, descrita en los relatos sobre la madre y sus siete hijos, transformó el propio 
cuerpo del paciente en un campo de batalla contra la idolatría, donde la inmovilidad del 
vector de interés propio se mantuvo firme frente a la amenaza de la fuerza letal. El 
martirio se configuró como una obra comunicativa que reforzó la autoeficacia del grupo 
insurgente y devaluó la autoridad del mando seléucida al demostrar la impotencia de la 
bia ante una voluntad alineada con lo absoluto invisible. 
 

DROGE, A. J., & TABOR, J. D. (1992). A Noble Death: Suicide and Martyrdom 
among Christians and Jews in Antiquity. HarperCollins. 

 
Las consecuencias de la victoria macabea fueron determinantes para la posterior 
configuración del paradigma religioso en el Próximo Oriente. Con ello, el éxito de la 
revuelta consolidó el rechazo a la imagen como un rasgo identitario innegociable, lo que 
dotó al sistema de una masa informativa sumamente compacta y resistente a influencias 
externas.  
 
Esta herencia del aniconismo radical condicionó la relación de los pueblos de la región 
con la representación figurativa durante siglos, influyendo de manera directa en el 
desarrollo de las estructuras mentales que darían lugar al cristianismo primitivo y, de 
forma más acentuada, a la teología del Islam.  
 
Por consiguiente, el conflicto macabeo estableció el precedente de que la lucha contra el 
icono constituye una causa legítima para la movilización absoluta, definiendo la estética 
del poder como un objetivo ejecutivo para cualquier movimiento de liberación basado 
en la trascendencia del logos. 
 

GOLDSTEIN, J. A. (1976). I Maccabees: A New Translation with Introduction and 
Commentary. Doubleday. 

 
“El mártir es el ente que convierte su propia desaparición 

en el fundamento inexpugnable de su propósito.” 
 

El incidente del águila de oro de Herodes (4 a.C.): 
 

El ocaso del reinado de Herodes el Grande se encuentra marcado por un evento 
que ilustra con precisión la convergencia de vectores de interés contrapuestos en la 
gestión de la diástasis política y religiosa, en el que de nuevo, el Tempo de Jerusalén es 
el espacio protagonista. 
 
El mando soberano, en su pretensión de consolidar un medio de proporción estable con 
el poder imperial romano, dispuso la colocación de una magnitud ornamental de 
carácter excepcional, consistente en una gran águila de oro ubicada sobre la puerta 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

principal del Templo de Jerusalén. O sea, que Herodes usó la instalación del icono sobre 
el Templo, en su pretensión de mantenerse suficientemente cerca de Roma como para 
mantener la operatividad, sin caer en la posibilidad de ser herido.  
  
Esta obra dispositiva de Herodes buscaba la alineación de su sistema con el logos sinos 
de la autoridad de Augusto, utilizando la iconografía estatal como un mensaje de lealtad 
y reconocimiento.  
 
No obstante, la presencia de este ente sensible dentro del recinto sagrado fue percibida 
por los sectores más ortodoxos de la población como una agresión directa contra la 
higiene del aniconismo judío. 
 

JOSEPHUS, F. (c. 75 d.C.). The Jewish War. Penguin Classics Edition (1981). 
 
Para Herodes, el águila de oro representaba un accesorio funcional destinado a 
fortalecer su ethos ante el observador romano, operando como un vículo entre la 
soberanía local y el Imperio.  
 
En contraposición, para los doctores de la Ley, identificados históricamente como Judas 
y Matías, la efigie constituía una violación de los principios sobre representaciones en 
su doctrina, categorizándola como una manifestación de idolatría impuesta.  
 
El conflicto, por ende, se originó en la discrepancia absoluta sobre la naturaleza del 
objeto, puesto que mientras el agente herodiano lo consideraba un ornamento 
arquitectónico, los pacientes judíos lo interpretaron como un estorbo ontológico que 
profanaba la transparencia del medio sagrado, obligándoles a una reorientación reactiva 
de sus intenciones, hacia la lucha contra Herodes y su imposición. 
 

RICHARDSON, P. (1996). Herod: King of the Jews and Friend of the Romans. 
University of South Carolina Press. 

 
La dinámica del enfrentamiento trascendió la indignación pasiva para materializarse en 
una obra ejecutiva de iconoclasia de notable repercusión estadística. Ante el rumor de la 
senescencia terminal del monarca, un grupo de jóvenes estudiantes, instigados por sus 
maestros, llevó a cabo la acción de trepar al Templo para proceder a la destrucción 
física del águila mediante el uso de hachas.  
 
Esta intervención armada fue una obra proactiva con un propósito conclusivo 
plenamente definido, que se puede entender como inhabilitar el símbolo de la potestad 
romana para restaurar la pureza del medio anicónico.  
 
Al fragmentar el oro, los agentes ejecutores emitieron un mensaje de insurrección 
política, manifestando que la autoridad humana carecía de propiedad de medio sobre el 
espacio reservado a la divinidad abstracta. 
 

SMALLWOOD, E. M. (1976). The Jews under Roman Rule: From Pompey to 
Diocletian: A Study in Political Relations. Brill. 

 
La respuesta de Herodes ante este acto de desacuerdo manifiesto se caracterizó por la 
aplicación de una violencia institucionalizada de magnitud superlativa. Se sabe que el 
soberano capturó a cuarenta de los implicados junto a sus maestros, sometiéndolos a un 
juicio en el que se les acusó de sacrilegio y alteración del orden público.  



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

 
La resolución del enfrentamiento culminó con la ejecución mediante el fuego de los 
líderes de la revuelta, obra que el mando herodiano pretendía usar como un mecanismo 
de disuasión definitivo. Sin embargo, lejos de extinguir la oposición, esta herida moral 
infligida sobre la colectividad se transformó en un motor de resentimiento que saturó la 
memoria histórica del sistema, favoreciendo la futura convergencia de vectores de 
interés que daría lugar a la Gran Revuelta Judía contra el dominio de Roma. 
 

LEVINE, L. I. (2002). The Jerusalem Temple: Perspectives from the Greco-Roman 
Period. In "The Temple of Jerusalem: From Siege to Symbol". Brill. 

 
El análisis de este incidente confirma que la prevención de la idolatría, cuando se ejerce 
como una forma de resistencia ante un poder percibido como ajeno, adquiere la 
condición de una herramienta de movilización.  
 
Los mártires del águila de oro estaban plenamente alineados con la defensa de una 
identidad colectiva que rechazaba la figuración como método de dominio. Siendo así, el 
vacío representativo exigido por los iconoclastas funcionó, demostrando que la lucha 
contra el icono suele ser el preámbulo de una confrontación capital por la autonomía del 
ser frente a la imposición de un ethos externo.  
 
El caso de Herodes ilustra la ineficiencia de pretender el control de las voluntades 
mediante la exaltación de formas sensibles en medios habituados a la ascesis intelectual. 
 

GRUEN, E. S. (2002). Diaspora: Jews amidst Greeks and Romans. Harvard University 
Press. 

 
“La destrucción del símbolo ajeno es una forma directa de 

declarar que la influencia del otro ha dejado ser entendida como 
positiva.” 

 

Conclusiones: 
 

El análisis de los casos históricos precristianos permite concluir que la 
prevención de la idolatría, cuando es llevada a cabo mediante la imposición soberana y 
la erradicación del icono, constituye una ineficiencia estratégica que garantiza la 
recurrencia del asalto.  
 
El éxito de un sistema anicónico no puede fundamentarse en la bia, o sea, en la 
imposición por la fuerza irracional, ya que la supresión física de la representación 
sensible no anula la necesidad psicológica de certidumbre en el paciente.  
 
Siendo así, la Eristología puede enseñar a que toda obra que ignore la inercia 
gnoseológica de los individuos genera una tendencia al resentimiento, que satura la 
diástasis, convirtiendo la búsqueda de la verdad en una justificación para la violencia 
estructural.  
 
Los cambios repentinos e inesperados en el desarrollo de la historia observados en la 
reforma de Akenatón o en el incidente del águila de Herodes demuestran que el vacío 
representativo forzado suele ser ocupado por un conflicto que la sola razón, desprovista 
de cortesía, no alcanza a moderar. 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

 
La práctica de la cortesía se revela como el pilar fundamental para la resolución pacífica 
de las tensiones iconográficas. Ser cortés implica una consideración profunda por las 
condiciones del otro, reconociendo que no todos los entes poseen la capacitación 
necesaria para el desapego de lo concreto. Por ello, el hidalgo, como ejemplo de cortesía 
y previsión, así como cualquier otra figura que implique ser un hidalgo, debe respetar la 
iconografía ajena, incluso la del opositor, entendiendo que el ídolo proporciona un 
refugio necesario para la psique de quien aún no ha accedido a la síntesis absoluta. 
 
Respetar el icono del paciente no debe ser entendido como un acto de debilidad, sino 
como una obra dispositiva que mantiene la estabilidad del medio mientras se despliega 
un proceso mayéutico. De esta forma, al permitir que el opositor conserve su cobijo en 
la forma sensible, el agente reduce la tensión intencional y facilita una apertura 
paulatina hacia conceptos abstractos, evitando el trauma que supone la desintegración 
súbita de sus cimientos existenciales. 
 
El Diestro Sublime orientará su obra hacia la transparencia del medio, utilizando la 
razón para despojar al ídolo de su opacidad de manera paulatina y asintótica. La 
intervención eficiente, por tanto, no ha de buscar la destrucción del soporte material, 
sino la expansión del conocimiento compartido que haga del icono un accesorio 
innecesario. Esta estrategia requiere una renuncia a la soberbia intelectual, aceptando 
que la transición hacia lo inteligible debe ser un tránsito natural y no una imposición 
accidental.  
 
De esta manera, la higiene operativa en el asalto dialéctico o físico exige que el agente 
preserve la integridad del paciente, permitiéndole abrazar su propia historia mientras se 
le invita a la contemplación de lo universal.  
 

“Solo a través de este respeto por la condición particular 
del ente puede alcanzarse una paz estable que no dependa de la 
supresión del otro.” 

 
En síntesis:  
 

La prevención de la idolatría como fuente de conflicto nace de la imprecisión en 
la observación de las necesidades humanas. La Eristología aplicada a la gestión de los 
símbolos dicta que el hidalgo debe actuar como un mediador entre lo concreto y lo 
abstracto, valiéndose de la dikaiosyné para armonizar los intereses contrapuestos.  
 
Al honrar el derecho del otro a habitar su medio particular, el Diestro Sublime elimina 
los catalizadores del enfrentamiento y alinea su propósito con el imperativo categórico 
de la Academia. El conocimiento veraz, libre del lastre de la imposición, se convierte 
entonces en el único medio capaz de trascender la forma sin inhabilitar al ser. 
 

“El hidalgo no derribará el altar del opositor, sino que lo 
iluminará con tal intensidad que la sombra de la imagen 
desaparece bajo la luz del logos compartido.” 

 
— ——— 

 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

BIBLIOGRAFÍA 
 

“El conocimiento veraz es el único icono cuya destrucción no 
genera conflicto, pues su esencia reside en la capacidad de ser 
cuestionado.” 

 
ALBRIGHT, W. F. (1940). From the Stone Age to Christianity: Monotheism and the Historical 

Process. Johns Hopkins Press. 
 
ASSMANN, J. (1997). Moses the Egyptian: The Memory of Egypt in Western Monotheism. 

Harvard University Press. 
 
ASSMANN, J. (2014). The Price of Monotheism. Stanford University Press. 
 
BICKERMAN, E. J. (1979). The God of the Maccabees: Studies on the Meaning and Origin of 

the Maccabean Revolt. Brill. 
 
CROSS, F. M. (1973). Canaanite Myth and Hebrew Epic: Essays in the History of the Religion 

of Israel. Harvard University Press. 
 
DROGE, A. J., & TABOR, J. D. (1992). A Noble Death: Suicide and Martyrdom among 

Christians and Jews in Antiquity. HarperCollins. 
 
FINKELSTEIN, I., & SILBERMAN, N. A. (2001). The Bible Unearthed: Archaeology's New 

Vision of Ancient Israel and the Origin of Its Sacred Texts. Free Press. 
 
FROMM, E. (1941). The Fear of Freedom. Routledge. 
 
GIRARD, R. (1972). La Violence et le Sacré. Grasset. 
 
GOLDSTEIN, J. A. (1976). I Maccabees: A New Translation with Introduction and 

Commentary. Doubleday. 
 
GRUEN, E. S. (1998). Heritage and Hellenism: The Reinvention of Jewish Tradition. 

University of California Press. 
 
GRUEN, E. S. (2002). Diaspora: Jews amidst Greeks and Romans. Harvard University Press. 
 
HORNUNG, E. (1982). Conceptions of God in Ancient Egypt: The One and the Many. Cornell 

University Press. 
 
JOSEPHUS, F. (c. 75 d.C.). The Jewish War. Penguin Classics Edition (1981). 
 
JUNG, C. G. (1959). The Archetypes and the Collective Unconscious. Princeton University 

Press. 
 
KEMP, B. J. (2012). The City of Akhenaten and Nefertiti: Amarna and Its People. Thames & 

Hudson. 
 
LEVINE, L. I. (2002). The Jerusalem Temple: Perspectives from the Greco-Roman Period. In 

The Temple of Jerusalem: From Siege to Symbol. Brill. 
 
LIVERANI, M. (2003). Israel's History and the History of Israel. Equinox Publishing. 
 



ACADEMIA DE ESGRIMA LÁSER  
ESTUDIO ERISTOLÓGICO DE LA PREVENCIÓN DE LA IDOLATRÍA COMO FUENTE DE CONFLICTO 

MIGUEL CASTRO, Marcelino Jesús. (2026). Glosario general de la Esgrima Láser. 
Recopilación de términos y voces con particular significado y uso en el contexto 
esgrimístico. v0.1007. Linares: Academia de Esgrima Láser. Número de Registro 
Académico: AELMM20230301001. Consultado el 01/01/2026. 

 
REDFORD, D. B. (1984). Akhenaten: The Heretic King. Princeton University Press. 
 
RICHARDSON, P. (1996). Herod: King of the Jews and Friend of the Romans. University of 

South Carolina Press. 
 
SCHÄFER, P. (2003). The History of the Jews in the Greco-Roman World. Routledge. 
 
SCHNIEDEWIND, W. M. (2004). How the Bible Became a Book: The Textualization of 

Ancient Israel. Cambridge University Press. 
 
SMALLWOOD, E. M. (1976). The Jews under Roman Rule: From Pompey to Diocletian: A 

Study in Political Relations. Brill. 
 
TCHERIKOVER, V. (1959). Hellenistic Civilization and the Jews. Jewish Publication Society. 
 
WEBER, M. (1922). Sociology of Religion. Beacon Press. 
 
WILKINSON, T. (2010). The Rise and Fall of Ancient Egypt. Bloomsbury Publishing. 
 
 


